
Ilustrações

UZIEL GUAYNÊ

WAIPERIÁ
 R I T U A L  D E  P A S S A G E M

RONI WASIRY GUARÁ

LIVRO DIGITAL

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   1Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   1 23/10/2025   14:5223/10/2025   14:52



Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   2Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   2 23/10/2025   14:5223/10/2025   14:52



WAIPERIÁ
 R I T U A L  D E  P A S S A G E M

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   1Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   1 23/10/2025   14:5223/10/2025   14:52



2023 © WAIPERIÁ RITUAL DE PASSAGEM

2023 © RONI WASIRY GUARÁ (texto)

2023 © UZIEL GUAYNÊ (ilustrações)

2023 © EDITORA DE CULTURA

              ISBN: 978-65-5748-078-6

Todos os direitos desta edição reservados

EDITORA DE CULTURA

Rua Baceúnas, 180

03127-060 – São Paulo – SP

Fone: (11) 2894-5100

atendimento@editoradecultura.com.br

www.editoradecultura.com.br

Partes deste livro poderão ser reproduzidas, desde que

obtida prévia autorização escrita da Editora e nos limites

da Lei no 9.610/98, de proteção aos direitos de autor.

Objeto 4: Obras literárias destinadas aos estudantes dos Anos Finais 

do Ensino Fundamental; Categoria 5: Populações do Campo, das águas 

e das florestas; Gênero Literário: Conto

Primeira edição: julho de 2023

Impressão:  5ª     4ª      3ª      2ª      1ª

Ano:           27     26     25     24     23

DADOS INTERNACIONAIS DE CATALOGAÇÃO NA PUBLICAÇÃO – CIP

G914w   Guará, Roni Wasiry.

		  Waiperiá ritual de passagem [recurso eletrônico] / Roni Wasiry Guará ; 

	 [ilustrado por] Uziel Guaynê. - São Paulo : Ed. de Cultura, 2025. 

	 1 livro digital (50 p.) : il. ; 20,5 x 27,5 cm.  

		  Livro do professor.

		  Inclui o Caderno do Educador Mediador.

		  ISBN 978-65-5748-078-6

		  1. Literatura brasileira. 2. Literatura infantojuvenil. 3. Conto. 4. Cultura  

	 indígena. 5. Ritual de passagem. I. Guaynê, Uziel, il. II. Título.

			   CDU: 869.0(81)-93

			   CDD: 869.937

Bibliotecária responsável – Simone da Rocha Bittencourt – 10/1171

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   2Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   2 23/10/2025   14:5223/10/2025   14:52



WAIPERIÁ
 R I T U A L  D E  P A S S A G E M

RONI WASIRIY GUARÁ

Ilustrações

UZIEL GUAYNÊ

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   3Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   3 23/10/2025   14:5223/10/2025   14:52



Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   4Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   4 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



SUMÁRIO

1. Força e tradição

					     2. A grande caçada

3. O canto sagrado

					     4. O ritual

5. A grande festa

Glossário

Sobre o autor

Sobre o ilustrador

6

14

20

26

34

38

44

46

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   5Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   5 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



1

FORÇA E TRADIÇÃO

6

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   6Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   6 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



O 
som do marãgá moraga é forte, é dia de festa. No centro 

do terreiro da aldeia, estão as cuias cheias de urucum, je-

nipapo, e grande parte do povo está ali pintando o corpo, 

cada um com os traços que identificam o seu clã. É um dia 

especial. Hoje, os caçadores da temida formiga tocandira são 

aguardados no local de cerimônia da aldeia – dia de ritual. Da 

grande casa de alimentação, vêm o cheiro e o sabor em forma 

de fumaça, denunciando o assado de peixes tambaqui e curi-

matá, iguarias da culinária amazonense.

A aldeia toda se prepara, durante o ano, para este momen-

to. O waiperiá é um dos mais importantes rituais de passagem 

dentro das tradições do povo Maraguá. É quando os kuru-

mins, meninos entre os 10 e os 16 anos, colocam a mão na 

luva de palha tecida, cheia de formigas venenosas. A picada 

desses ferozes insetos é terrivelmente dolorida, causando uma 

7

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   7Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   7 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



reação indescritível em quem se dispõe a participar do ritual, 

que testa a coragem e a resistência de cada um.

Para alimentar seus espíritos guerreiros, os meninos que 

irão passar pelo desafio participam de danças preparatórias du-

rante a semana que antecede o ritual. Também passam dias em 

diálogo com os pais, ouvindo palavras de sabedoria e histórias 

de grandes guerreiros. Aprendem que, dali em diante, terão de 

usar todo o seu tempo e a sua força em prol dos parentes.

Para fortalecer o corpo, a mente e o espírito, os kuru-

mins bebem tarubá, a bebida sagrada, e comem muito pei-

xe, pois precisam estar preparados para as provas difíceis 

que vão enfrentar.

Página anterior: As tocandiras têm hábitos noturnos, mas, quando amanhece na aldeia, já 
estão lá as cuias com preparados para a caça.
Ilustração acima: Para fortalecer o corpo, a mente e o espírito, os kurumins bebem tarubá, a 
bebida sagrada, e comem muito peixe, pois precisam estar preparados para as provas difíceis 
que vão enfrentar.
Ilustração à direita: Peixes na grelha e a bebida fermentada tarubá: os garotos precisam comer 
e beber bem, adquirindo a força necessária para suportar a dor das ferroadas venenosas.

8

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   8Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   8 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



Enfim, é chegado o grande dia, o esperado momento.  

Os participantes têm a face pintada de vermelho, cada um re-

presentando sua família. Os braços são pintados com o preto 

do jenipapo, sinal de que estão ansiosos para o grande mo-

mento: o dia em que serão aceitos na vida adulta e passarão a 

ser considerados homens guerreiros, dignos de respeito, para 

servir a comunidade.

A festa se inicia antes, quando Wãg’dawa, o mais velho 

malily, inicia suas rezas, dança e canta canções especiais, 

por meio das quais pede proteção para o povo e em especial 

para os caçadores de formigas. Também canta para espan-

tar os ãgamarã, espíritos invejosos, que espalham malefícios 

para atrapalhar o ritual e prejudicar os jovens na difícil prova 

do waiperiá.

9

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   9Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   9 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



Ao nascer do dia esperado, no clarear da alva, quando o 

sol beija o amanhecer, os corajosos caçadores de formigas par-

tem floresta adentro. Para esses guerreiros fortes e experien-

tes, conhecedores da floresta, esta manhã sinaliza o fim de 

uma longa espera. A preparação de um caçador de formigas 

é demorada e extremamente cuidadosa. Afinal, não estamos 

falando de qualquer formiga, mas da carnívora tocandira, um 

dos mais perigosos insetos da fauna amazônica.

Famosas por seu tamanho, as gigantes tocandiras têm o 

ferrão na barriga, como as vespas, e dão a picada mais dolori-

da do mundo dos insetos. Por isso, os preparativos para a caça 

antecedem bastante o dia da festa, pois somente os que têm 

experiência de lidar com as grandes formigas são escolhidos 

para sua captura.

Antes de tudo, é necessário preparar os utensílios para uso 

dos caçadores: facões de lâmina longa; uma peça de bambu 

de nome tóro, onde vão ser guardadas as formigas captura-

das; várias folhas tranquilizantes e aromáticas colhidas na 

floresta, cuja fumaça servirá para inebriá-las e assim caçá-las 

10

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   10Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   10 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



em maior quantidade. Usam-se ainda raízes analgésicas e 

folhas de caju branco. Além disso, é preciso ter muita, muita 

coragem. Os caçadores não usam roupa nem pintura especial, 

eles geralmente são pais, tios ou amigos dos meninos que irão 

participar do waiperiá.

Mesmo sabendo que os hábitos das tocandiras são 

noturnos, os caçadores saem cedo para a floresta, procu-

rando encontrar as formigas ainda dentro de suas tocas, 

feitas ao pé de pequenas árvores. Como são treinados para 

essa tarefa, os homens conseguem achar os rastros deixados 

pelos insetos guerreiros mesmo com o chão todo coberto 

de folhas. Alguns caçadores os identificam pelo cheiro que 

deixam na trilha. Ao encontrar as pistas dos insetos, eles as 

seguem até o tronco da árvore onde constatam a existência 

de um reino da temida formiga.

Ilustração acima: Dois caçadores, saindo para a floresta com facões e demais apetrechos 
necessários à caçada das formigas venenosas.

11

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   11Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   11 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



12

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   12Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   12 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



– É dos grandes – eles comentam quando veem bastante 

barro posto do lado de fora do buraco.

São elas que fecham o formigueiro com barro para evitar 

a entrada de predadores. Os caçadores ficam animados, pois 

sabem que cumprirão a missão de levar bastante formigas 

para a festa.

Ilustração à esquerda: O grande pajé inicia o ritual produzindo fumaça com seu cachimbo para 
que o ritual seja agraciado pelos espíritos protetores e para espantar os espíritos invejosos.

13

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   13Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   13 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



2

A GRANDE CAÇADA

14

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   14Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   14 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



O
s caçadores seguem o caminho que os leva à floresta. 

Diferentes sentimentos os acompanham: ansiedade, de-

terminação, tradição, intuição. O medo faz companhia 

também. Afinal, na mata existem muitos perigos. A trilha é 

úmida, há cheiro de folhas no ar. Dos sons da floresta, vem 

o canto dos pássaros. Um em especial se destaca: o do sabiá, 

que parece entender que seu canto acalma os corações. Pas-

so a passo, o tempo passa e a caminhada parece chegar ao 

seu destino.

Akãg’yba, o mais velho caçador, vê um apuizeiro, suas 

longas raízes pendem do alto de uma palmeira babaçu e sua 

seiva vai servir aos objetivos do dia. O hábil caçador faz um 

corte em uma das raízes da árvore e, com o líquido que sai 

desse pedaço de árvore, lambuza as palhas que Akçag’pewa 

tirou do pé espinhoso do tucumãí, palmeira abundante na 

floresta amazônica.

Com muito cuidado, temendo o inesperado, os caçadores 

chegam bem perto da árvore, onde, encostada ao tronco, se vê 

a entrada da casa das formigas. Batem na árvore com os facões 

15

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   15Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   15 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



Ilustração acima: É ao pé do apuizeiro que as tocandiras fazem suas tocas. 

16

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   16Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   16 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



e aguardam. É chegada a hora: tensão, suor e medo se mistu-

ram. Os corações disparam quando se ouvem os estalidos de 

guerra das tocandiras. O confronto começa. Quando atacadas, 

essas formigas produzem um barulho igual ao dos soldados 

que marcham para a guerra. Sua ferroada é tão potente que, 

se não for tratada, pode causar a morte. Mas os nativos da 

floresta sabem muito bem que, para lidar com elas, precisam 

conhecê-las, respeitá-las, e isso eles fazem muito bem.

Os caçadores são rápidos. Um por vez, enfiam sua canaleta 

de palha embebida na seiva do apuí no buraco do chão. Tudo 

é feito seguindo as tradições, de forma ritualística.

As formigas se lançam em contra-ataque. Avançando nas 

palhas, tentam se defender dos invasores, mas acabam gruda-

das nas canaletas lambuzadas com o líquido do cipó. O caça-

dor logo coloca sua canaleta dentro do bambu, que é onde as 

formigas capturadas serão levadas até a aldeia.

Quando os caçadores constatam que já têm insetos sufi-

cientes, cessam a caça, se desfazem das palhas, jogando-as para 

longe do buraco das formigas, acendem as ervas aromáticas e 

17

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   17Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   17 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



dão baforadas de fumaça para dentro do bambu. Isso acalma-

rá as formigas guerreiras e as manterá sossegadas na viagem 

de volta. Em transe por causa da fumaça, elas somente serão 

manuseadas mais tarde, na cerimônia. Assim, os caçadores 

retornam para a aldeia. Parte da missão está cumprida.

Ilustração acima: O caçador assopra a fumaça preparada para tontear as formigas. Com a 
mão direita, enfia o cipó grudento no formigueiro. Na esquerda, segura o bambu, onde irá 
transportar as tocandiras.
Ilustração à direita: O longo bambu, chamado tóro, é carregado pelos caçadores, que dentro 
dele vão depositar e transportar as tocandiras caçadas.

18

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   18Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   18 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



19

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   19Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   19 23/10/2025   14:5323/10/2025   14:53



3

O CANTO SAGRADO

20

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   20Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   20 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



N
a aldeia, o sol do verão se mostra bem forte, queiman-

do a pele como de costume no calor amazônico. Tempo 

bom esse, quando à noite se pode deitar na areia macia 

da praia e contar as estrelas. Mas é dia de ritual. No grande 

terreiro de terra cinzenta, no meio da aldeia, entre sorrisos e 

espera, o povo se ajunta. Naquele local, onde já houve muitos 

acontecimentos importantes, a voz rouca do malily entoa o 

Ãgatú, cântico de boas-vindas. Outra parte do ritual se inicia.

Cantando, o pajé passa o poder à matéria invisível, a força 

espiritual que abençoará o tarubá, a bebida que irá alimentar 

a todos. Preparado com o caldo de mandioca trinta dias antes 

da festa, é resultado dos trabalhos tradicionais das famílias de 

agricultores, os clãs que lidam com a roça.

O canto fala da alma boa que os homens precisam ter.

Nhêeee, êeee, êeee hô.
Hô, hôo, hôoo, hôoooo.
Nhê he, nhê he, nhê he.
Nhêm he, nhê he, porã tê
Nhêm he, nhê he, porã tê.
Nhêm he, nhê he, porã tê.

21

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   21Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   21 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



A canção vem como um antídoto destinado a desativar os 

temores e difundir energias positivas para os que aceitaram o 

convite de, com sua coragem, bater o pé no chão, cantar, dan-

çar e fortalecer a tradição de um povo que vive sobre a terra 

vermelha. E, assim, levam os mais novos a se apropriar do co-

nhecimento ancestral, tornando aquele momento um encon-

tro que revela que não vivemos sós, que um faz parte do outro, 

que juntos somos mais fortes.

Com o retorno dos caçadores, o som dos tambores só au-

menta. De braços dados em uma grande roda, o povo dança. 

Na terra seca, ouve-se o bater forte dos pés no chão, e o dan-

çar tradicional levanta poeira no ar. O velho pajé traz na mão o 

marãgá moraga e o sagrado cocar colorido na cabeça.

Ilustração acima: No tempo bom do verão, adultos e crianças deitam na praia do rio, descan-
sando e contando estrelas. Quando amanhecer, será o dia do ritual.
Ilustração à direita: Dança dos meninos, já pintadas as mãos com o preto do jenipapo.  
No lado direito, as tocandiras – uma preta, outra vermelha, pois existem os dois tipos.

22

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   22Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   22 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



O líder espiritual sai de onde está e caminha em direção 

ao grande barracão. Ali, muitos convidados já estão à espera. 

No centro do ambiente, há um enorme bambu atravessado na 

posição horizontal. No meio dele, estão presas duas pequenas 

varas: lá irão ser postas as luvas a serem calçadas pelos jovens 

que se candidataram ao ritual.

A presença dos caçadores no ambiente precisa ser festeja-

da, pois só então se inicia a cerimônia com a minuciosa pas-

sagem das formigas para as luvas fabricadas com um delicado 

trançado de fibras de warumâ. Os caçadores agem rápido. Em 

uma bacia com água, são acrescentadas folhas de caju, que 

são esmagadas por um dos caçadores até que a água adqui-

ra uma cor esverdeada. É nela que serão postas as formigas.  

O bambu recheado de insetos é finalmente aberto. As formigas 

23

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   23Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   23 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Ilustração acima: A dança inclui a colocação das luvas, passando de um a um, como parte 
do ritual.

24

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   24Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   24 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



que foram ali depositadas estão sonolentas, devido às ervas 

usadas, e são mergulhadas na bacia para o banho que as dei-

xará completamente adormecidas.

É chegado um dos mais altos momentos da festa, a hora 

em que as luvas receberão as formigas. Mergulhadas na água 

verde, nem o mexer das mãos dos caçadores acorda os insetos 

gigantes. Uma a uma – todo o cuidado é necessário –, as to-

candiras são inseridas nos locais onde se cruzam as fitas de fi-

bra da luva. Cada caçador usa um pedaço de osso para realizar 

a tarefa. Isso os ajuda na colocação, para que não se extravie 

uma formiga sequer. Perder um inseto seria desleal em relação 

à natureza, que doou seus filhos em prol de outros filhos.

25

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   25Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   25 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



4

O RITUAL

26

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   26Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   26 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



A
s luvas, objetos centrais da cerimônia, ainda exalam o 

cheiro forte das verdes fibras do warumã. Elas foram con-

feccionadas especialmente para este dia e, a cada ritual, 

se fazem novas luvas; as usadas são utilizadas como decora-

ção do barracão onde se realizam as cerimônias. O trançado 

das fibras também é especial, representando, de um lado, a 

força material e, de outro, a força espiritual. Bem no centro 

da luva, uma figura ilustra o guarungá, o peixe-boi, símbolo 

maior do povo Maraguá.

Assim que todas as formigas se encontram presas no tran-

çado, os caçadores entregam as luvas ao pajé e, nesse exato 

momento, todos juntos dizem uma mesma frase:

– Yané yetanõg, qui Monãg ikó inderú.

– Nosso presente, e que o Criador os proteja.

Fo
to

: A
ce

rv
o 

pe
ss

oa
l d

o 
au

to
r

27

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   27Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   27 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Wãg’dawa se dirige lentamente para o centro do barracão, 

onde estão as duas pequenas varas presas no bambu, e ali co-

loca as luvas. Acende ervas em seu cachimbo e sopra a fumaça 

sobre elas, despertando as formigas.

Elas acordam furiosas por estarem presas às luvas e, assim, 

estão prontas para o ritual. Os kurumins e o povo aguardam. 

Para as cerimônias desse ritual, são convidadas todas as comu-

nidades da região e seus muitos cantores. A festa vai durar o 

dia todo e penetrar noite adentro.

O velho Amoyã pronuncia as palavras sagradas, anuncian-

do o próximo passo:

– Âgatu, ãgorô, água.

– A alma pura viverá.

Então, chama seu neto, que será o primeiro a pôr a mão 

na luva.

– Mapuyã, dance comigo.

O menino estende as mãos sobre o bambu para receber as 

luvas. Ouvem-se os ruídos furiosos das formigas, que atacam, 

Página anterior: As formigas sendo colocadas na luva a ser calçada pelo kurumim.
Ilustração à direita: O mais velho pajé faz o ritual, colocando as luvas no menino.

28

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   28Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   28 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



picando as mãos de Mapuyã, cuja primeira reação é bater os 

pés no chão, para que, assim, o corpo reaja com força, com-

batendo a terrível carga de veneno que atinge sua corrente 

sanguínea. É o momento em que todos os sentimentos se mis-

turam, eis a força mágica do ritual.

Os cantadores em círculo, de braços dados com os de-

mais, pegam o agraciado pelos braços e entoam cânticos 

que falam de boas novas, de fartura, de respeito, de aven-

turas, de força e de sentimentos bons. Lentamente, lado a 

lado, seguem em dança, respeitando os passos um do outro. 

E assim permanecem, dando voltas no bambu que está no 

centro do barracão.

29

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   29Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   29 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



O menino com as luvas sente que suas forças o abando-

nam, tentando fazê-lo fraquejar. Este é um dos grandes con-

flitos da vida. Mas, como todo homem/guerreiro, ele se ergue 

altivo, como um verdadeiro vencedor. Não chora, não grita, 

apenas dança. Sabe que não pode parar, ou sair correndo, nem 

tampouco tirar as mãos da luva, pois isso o levaria à reprova-

ção. Sabe que ser reprovado no ritual traria uma dor muito 

mais intensa e longa que a das picadas.

Enfim, acaba a prova do primeiro kurumim. A emoção 

do momento é de admiração, ele suportou o tempo das can-

ções, a dança faz pausa. O valor da cultura tradicional do 

povo se mostra na face suada e vermelha de quem agora 

entregará os itens do rito de passagem para outro garoto, 

seguindo assim a tradição. As duas luvas serão usadas por 

todos os meninos.

Então, de forma organizada, prolonga-se o ritual. Os me-

ninos, um após o outro, cada qual com uma reação peculiar 

– uns chegam a chorar, outros soltam sorrisos no ar, fazem 

caretas, tudo é aceito neste momento –, seguem firmes, 

30

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   30Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   30 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



dançando. O ritual continuará até que o último menino te-

nha posto as luvas.

A música não pode ser interrompida, pois é a responsável 

pelo movimento da dança, que os meninos não podem parar, 

sob pena de serem dominados pela fraqueza, pela dor e pelos 

espíritos ruins. Precisam estar ativos, dando mostra de suas 

forças e de suas almas boas. No ritual, a luz interior se eviden-

cia quando eles entendem que um coração revoltoso não pode 

ser contemplado como vencedor.

Quando o último kurumim retira as luvas, a música dá 

uma pausa. Os olhos vermelhos transmitem uma mensagem 

íntima, que se revela de dentro pra fora: o choro, não por cau-

sa da dor, mas pela emoção vivida, exibe o espírito de vitória 

pela força da tradição. Embora sintam a responsabilidade so-

bre os ombros, os meninos guerreiros também se sentem mais 

leves após o importante momento experimentado.

E novamente os tambores rompem o curto tempo de si-

lêncio. Uma nova batida, outra melodia: é o chamado para 

que se forme o grande círculo, que agora é de todos. Avós, 

31

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   31Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   31 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



pais, tios e primos juntam-se para, de braços dados, cantar o 

canto final, encerrando e completando mais um forte elo que 

os mantém firmes na tradição. Um tipo de alívio é notado na-

queles que pouco antes participavam do ritual de passagem.

O espírito está renovado. Eles venceram!

Ilustração à direita: “Enfim, os meninos se tornaram guerreiros. Como homens adultos, eles 
têm um lindo caminho a percorrer. O sol, ao fundo, brilha para uma nova fase de suas vidas. 
A janela do destino (à esq.) se abre para eles. E as borboletas são a metamorfose que se se-
guirá”. Assim Uziel descreve a ilustração que criou para o final do ritual. 

32

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   32Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   32 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



33

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   33Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   33 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



5

A GRANDE FESTA

34

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   34Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   34 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



A
o cair da tarde, o sol amarelo-ouro é prova de que tudo 

correu bem, o dia passou, dúvidas foram respondidas. Sor-

risos, choros, força, coragem, superação fizeram parte do 

dia histórico, especial, dia de ritual. Quando o poder das for-

migas já está dominado nos corpos dos meninos, é hora de 

abraçar, festejar e agradecer. A dor das picadas dos insetos ain-

da se mostrará nas 24 horas seguintes, perdendo a intensidade 

com o caminhar do tempo até cessar definitivamente. Mas os 

meninos não se recolhem: eles participam de tudo, são eles os 

protagonistas da festa.

Desta vez, todos conseguiram. Quando acontece a re-

provação, o kurumim terá nova oportunidade no ano se-

guinte, quando outra festa vai acontecer. E sempre há os 

que, mesmo aprovados, escolhem participar novamente, 

por acreditar que, assim, irão encorajar outros meninos a 

passar pelo desafio.

Na grande cozinha, a mesa está repleta de panelas com 

mingaus – de tapioca, de milho, de crueira (subproduto da 

mandioca), de cará (inhame) roxo e branco.

35

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   35Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   35 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Os kurumins e as cunhatãs correm de um lado a outro 

com as mãos cheias de pyracuí. Outros assam bananas na bra-

sa ardente feita com ouriços de castanha.

Os pais, reunidos, relembram os feitos do dia gravados em 

suas mentes e em seus corações, assim como o tempo em que 

foram eles a enfrentar o desafio da tradição. Imaginam a tris-

teza que alguns viveram na ocasião por terem sido derrotados 

no ritual. No entanto, o momento é de alegria. Os parentes 

comemoram a chegada dos novos membros do povo, outrora 

meninos, agora guerreiros, caçadores, pescadores, agriculto-

res, pensadores de um povo lutador.

Todos os clãs foram representados pelos kurumins que se 

tornaram homens, deixaram a infância para experimentar a 

36

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   36Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   36 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



partilha das responsabilidades. Tudo o que fizerem, a partir 

de agora, será para ajudar o outro, ajudar a família: alguns 

irão plantar, outros, fazer casa, outros, caçar, pescar, crescer 

e aprender para o bem comum; outros irão para a cidade es-

tudar, buscar uma formação para, assim, também ajudar nos 

objetivos do seu povo.

Logo chegará o momento em que eles formarão suas fa-

mílias. Tempo de cuidar de tudo e de todos, tempo de guiar 

outros filhos.

Ilustração à esquerda: uma luva trançada, pronta para receber as tocandiras.

37

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   37Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   37 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



GLOSSÁRIO

38

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   38Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   38 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



VOCÊ SABIA ?

Palavras indígenas nomeiam a maior parte das plantas e animais 
do Brasil, além de muitos topônimos – isto é, nomes de lugares.  
No entanto, é muito recente o movimento de recuperação das lín-
guas indígenas registradas e faladas no país. As aqui arroladas são 
as que foram utilizadas pelo autor, da etnia Maraguá.

De acordo com a professora Ana Suelly Cabral, pesquisadora das 
línguas indígenas na Uiversidade de Brasília, cerca de 80% das 
palavras que designam plantas e bichos brasileiros são oriundas 
do Tupinambá, o mais conhecido idioma nacional nativo. Aliás, o 
tronco Tupi é um dos grandes agrupamentos linguísticos do Brasil, 
compreendendo 40 línguas, o que corresponde a 22,2 % do total de 
idiomas indígenas em uso no Brasil.

Ãgamarã – espírito mau.

Ãgatú – alma boa.

Ãgatú, ãgorô, água – “a alma pura vencerá”.

Amoyã – avô de todos.

Fonte: https://memoria.ebc.com.br/infantil/voce-sabia/2015/10/palavras-indigenas-nomeiam-maior-parte-das-

plantas-e-animais-do-brasil. Acessado em 9 jul 2023.

39

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   39Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   39 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



40

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   40Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   40 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Apuizeiro – árvore típica da região amazônica. Seu fruto, o apuí, 
é muito doce e atrai pássaros, que levam as sementes para o alto 
das palmeiras, onde elas germinam e lançam raízes do alto para o 
solo. Já no chão, esses cipós se enterram e criam novas raízes, que 
acabam por matar a árvore hospedeira.

Cunhatã ou cunhantã – menina, segundo o Dicionário Aurélio, é 
uma variação de cunhantaim (a-ím), mulher adolescente.

Curimatá ou curimatã – peixe prateado encontrado em todo o 
território nacional, de carne saborosa, mas que lembra o gosto de 
barro, pois se alimenta do lodo do fundo de rios e lagos. Também 
chamado de “papa-terra”.

Guarungá – peixe-boi, animal sagrado, é o símbolo maior do 
povo Maraguá. No Brasil, existem os de água água doce e os 
marinhos, estando ambos ameaçados. Sendo mamíferos, saem à 
tona para respirar. 

Jenipapo – fruto do jenipapeiro, do qual se tira uma tinta de cor 
preta, usada pelos povos indígenas para pintura corporal. Seus fru-
tos servem também para a confecção de doces e licores.

Kurumim – menino, já dicionarizado na forma “curumim”, com o 
significado de rapaz jovem, garoto, menino. No plural: curumins.

Malily – líder espiritual na tradição Maraguá.

Ilustração à esquerda: Acabada a festa, ficam as lembranças: a arara, ao lado de uma praia de rio, 
e uma luva igual às usadas no ritual, enfeitam o dia da aldeia, que agora tem mais guerreiros. 

41

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   41Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   41 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Mapuyã – aquele que conquista.

Marãgá moraga – maracá, instrumento sagrado; feito com cabaça 
e preenchido com pedrinhas e sementes.

Pyracuí ou piracuí – farinha de peixe muito utilizada em farofas, 
tortas e nos famosos bolinhos de piracuí de Santarém, cidade do 
estado do Pará.

Tambaqui – espécie de peixe de carne saborosa encontrado em 
rios da Bacia Amazônica, também conhecido como pacu-ver-
melho. Chega a ultrapassar 1 metro de comprimento e a pesar  
45 quilos.

Tarubá – bebida feita a partir da raiz da mandioca ralada, fermen-
tada e coada. É tomada como fortificante diluída em água, mas, se 
a massa ficar muito tempo em fermentação, pode se tornar alcoóli-
ca e provocar embriaguês.

Tocandira – uma das maiores e mais ferozes espécies de formiga. 
Chega a medir de 2,5 a 3 centímetros. O efeito de seu veneno 
dura até 48 horas, sendo as primeiras 12 as de maior intensidade.  
As ferroadas deixam manchas e calombos nos locais atingidos.

Tóro – pedaço de bambu ou madeira.

Tucumãí, tucumã ou tucum – palmeira da região amazônica, 
muito usada por seus produtos: palmito, frutos comestíveis, óleo 

42

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   42Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   42 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



feito com suas sementes e folhas, que servem para produzir redes e 
cordas resistentes à água salgada.

Ukái – bambu.

Urucum ou urucu – semente do urucuzeiro, que serve para fazer 
a tinta vermelha usada na decoração corporal indígena. Também é 
usada para realçar a coloração dos alimentos, quando as sementes 
são trituradas e viram pó, então com o nome de colorau.

Wãg’dawa – denominação dada aos espíritos que voam, aqueles 
que habitam o espaço e, segundo os grandes sábios, são capazes de 
se teletransportar pelo poder das rezas. Para o povo Maraguá, exis-
tem os espíritos que habitam as florestas, os que habitam as águas 
e os que habitam o espaço (voam).

Waiperiá – (pronuncia-se uaiperiá) ritual de passagem do meni-
no para a idade adulta, também chamado de “festa da tukandira”,  
a terrível formiga venenosa (ver tocandira).

Warumã ou arumã – arbusto, espécie de cana de caule liso e reto 
presente nas grandes matas, cujas fibras servem para fabricação de 
cestas e outros artesanatos.

Yané – nosso.

Yetanõg – presente.

43

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   43Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   43 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



SOBRE OS AUTORES

TEXTO

Roni Wasiry Guará. Sou natural do Paraná dos Ramos no bai-
xo Amazonas (AM), onde nasci no ano de 1975. Mesmo nascendo 
em terras do povo Sateré, sou filho de um Maraguá, meu espírito 
e minha luta pertencem ao meu povo, um dos poucos de linhagem 
Aruak na região onde moro.

Sou um contador de histórias. Fui sonhado no tempo das esta-
ções em que brotam as flores, antecedendo os frutos. Nasci como 
nascem as histórias dos grandes heróis, num dia em que os raios e 
trovões riscavam o céu com toda a força. Embora fosse tempo dos 
ventos fortes, que balançam as copas das grandes árvores e agitam 
os rios, também sou calmaria, tenho o espírito dividido entre o fogo 
e a água. Sou afilhado do vento.

Sou formado em Licenciatura e Pedagogia Intercultural Indí-
gena pela Universidade do Estado do Amazonas ((UEA-AM). Atuo 
como pedagogo em uma escola estadual, trabalho com projetos 
voltados ao desenvolvimento sustentável, à preservação do meio 
ambiente, ao manejo florestal e a novas técnicas agrícolas para as 
florestas amazônicas. Também sou palestrante sobre temas sociais, 
culturais e educacionais indígenas.

Imagens à direita: O autor mostra como são colocadas as luvas nas mãos dos jovens candida-
tos que se apresentam para o ritual da maioridade. 

44

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   44Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   44 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Sou autor de livros voltados para a infância. Entre minhas 
obras literárias estão O caso da cobra pega pelos pés (2009); Mon-
dagará – Traição dos Encantados (2011); Çaiçú Indé – O primei-
ro grande amor do mundo (2011); Árvore da Vida (2014); Vozes 
ancestrais (com Daniel Munduruku, 2016); La première femme 
du monde-Contes indiens et chamanes du Brésil (vários autores, 
França, 2018). Escrevi também Olho d’água – O caminho dos so-
nhos, vencedor do 8º Concurso FNLIJ Tamoios de Textos de Escri-
tores Indígenas.

Moro no município de Boa Vista do Ramos (AM), que fica a 
pouco mais de 500 quilômetros da capital, Manaus. Sou casado, 
pai de dois filhos – a bela Isadora e o guerreiro Riki. A maior parte 
do meu povo vive na reserva indígena Maraguapajy, o País dos Ma-
raguá, no município de Nova Olinda do Norte (AM), às margens 
do baixo rio Madeira, que também abriga representantes das etnias 
Sateré-Mawé e Munduruku.

Contato: roniwasiry@gmail.com

A
ce

rv
o 

pe
ss

oa
l d

o 
au

to
r

45

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   45Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   45 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



ILUSTRAÇÕES

Uziel Guaynê Oliveira. Em meu blog (https://uzielguay-
ne.blogspot.com/), celebro os ancestrais e a natureza com uma 
frase: A sabedoria ancestral está gravada na mente dos nossos 
velhos sábios. Daí então, passarão para nós e, assim, seremos 
sábios como os antigos. Mas cabe a cada um adquiri-la. Salve a 
mãe-natureza”.

Sou filho do povo indígena Maraguá, nascido no Amazonas.  
A maior parte da minha infância, passei entre a aldeia e a cidade. 
Aos 12 anos, fui morar em Parintins, onde terminei o ensino mé-
dio. Depois, mudei para Manaus, onde me diplomei como técnico 
em enfermagem e passei a trabalhar na área de saúde no Hospital 
Adventista e em outras instituições.

Sendo também artista plástico, colaborei por algum tempo na 
confecção artística do boi-bumbá de Parintins.

Em 2007, de volta para minha aldeia Yãbetue’y, na área indíge-
na Maraguá do rio Abacaxis, me dediquei à saúde comunitária de 
meu povo. Em paralelo, continuei a pintar telas para exposições e 
a produzir esculturas.

Já participei, com minhas obras, de diversas exposições, e tam-
bém dei aulas de arte em muitos lugares. Ilustro livros, como As 
pegadas do Kurupyra e Wirapurus e muirakitãs, do escritor Yagua-
rê Yamã, além do livro Historinhas marupiaras, de Elias Yaguakãg. 

Imagem à direita: O pintor Uziel Guainê em seu estúdio no Amazonas.

46

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   46Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   46 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Sou pai de Jonas Estevam Oliveira e tenho uma filha, Paola, de 
meu casamento com Ana Paula de Oliveira.

Integro o NEArln (Núcleo de Escritores e Artistas Indígenas do 
Brasil), com sede no Rio de Janeiro, e sou afiliado ao Inbrapi (Ins-
tituto Indígena Brasileiro para Propriedade Intelectual).

Contato: guayneuziel8@gmail.com

Fo
to

: A
na

 P
au

la
 d

o 
N

as
ci

m
en

to
 O

liv
ei

ra

47

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   47Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   47 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Direção editorial

MIRIAN PAGLIA COSTA

Direção de infantojuvenis

HELENA MARIA ALVES

Coordenação de produção

MARIA ÂNGELA SILVEIRA DE SOUZA

Criação de Texto e Fotos

RONI WASIRY GUARÁ

Ilustrações

UZIEL GUAYNÊ

Revisão e Glossário

ELAINE MARITZA DA SILVEIRA
PAGLIACOSTA EDITORIAL

Capa e Diagramação

MAURICIO NISI GONÇALVES

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   48Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   48 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   49Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   49 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54



Segundo o geógrafo e escritor Yaguarê Yamã no 

conto “A gênese Maraguá e a origem do mundo”  

(https://blogdeyaguare.blogspot.com/p/povo-maragua.

html), os Maraguá são netos de Monãg, o criador do 

universo, e filhos de Wasiry, que saiu da casa do pai e 

criou o que existe na terra. Falam o idioma ensinado por 

ele, e sua cultura é a que ele trouxe de quando morava 

com Monãg. Ele povoou o mundo com águas, plantas e 

pessoas. Estes descendentes conservam as tradições que 

Wasiry deu a seu povo, como as artes de fabricar bonitas 

vasilhas de cerâmica e de fazer pinturas corporais; o cos-

tume de apontar os dentes para melhor mastigar peixes; 

os hábitos alimentares, a luta corporal Piãguá e o rito de 

passagem dos meninos para a idade adulta – ou seja, o 

Waiperiá, em que os jovens precisam suportar as ferroa-

das da terrível formiga tocandira (Paraponera clavata) e 

não podem parar de dançar enquanto são picados. Quem 

resistir estará pronto para ser guerreiro, caçador, pesca-

dor, construtor de família e também estará apto a ser 

representante da sua comunidade.

Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   50Miolo PROFESSOR Waiperia.indd   50 23/10/2025   14:5423/10/2025   14:54




